
Introduction à la philosophie des sciences

CITATIONS

2025-26

1
Vous voyez sans doute que, cette expérience est décisive de la ques-
tion, et que, s’il arrive que la hauteur du vif-argent soit moindre au
haut qu’au bas de la montagne [. . . ] il s’ensuivra nécessairement que
la pesanteur et pression de l’air est la seule cause de cette suspension
du vif-argent, et non pas l’horreur du vide, puisqu’il est bien certain
qu’il y a beaucoup plus d’air qui pèse sur le pied de la montagne, que
non pas sur son sommet ; au lieu qu’on ne saurait dire que la nature
abhorre le vide au pied de la montagne plus que sur son sommet.

(Blaise Pascal, Œuvres complètes, Pléiade, p. 394)

2
[. . . ] que la nature n’a aucune répugnance pour le vide, qu’elle ne
fait aucun effort pour l’éviter ; que tous les effets qu’on a attribués à
cette horreur procèdent de la pesanteur et pression de l’air ; qu’elle
en est la seule et véritable cause, et que, manque de la connaître, on
avait inventé exprès cette horreur imaginaire du vide, pour en rendre
raison.

(Pascal, Œuvres complètes, Pléiade, p. 400)

(Voir aussi la Conclusion du Traité de l’équilibre des liqueurs et du Traité de
la pesanteur de la masse de l’air, Pléiade, p. 457-462.)

3
Toutes les fois qu’un objet se présente à la mémoire ou aux sens, im-
médiatement, par la force de l’accoutumance, il porte l’imagination à

1



concevoir l’objet qui lui est habituellement conjoint ; et cette concep-
tion s’accompagne d’une manière de sentir, d’un sentiment différent
des vagues rêveries fantaisistes. C’est en cela que consiste toute la na-
ture de la croyance [. . . ] Si je vois une bille de billard se mouvoir vers
une autre sur une table unie, je peux aisément concevoir qu’elle va
s’arrêter à son contact. Cette conception n’implique pas de contradic-
tion, mais elle se sent de manière très différente de la conception par
laquelle je me représente l’impulsion et la communication du mouve-
ment d’une bille à l’autre.

(David Hume, Enquête sur l’entendement humain, GF, 2006, p. 111)

4
Poser la question de savoir si une bille de billard rebondira après le
choc autrement qu’elle ne fait réellement, c’est admettre, au moins
temporairement, que d’autres rebonds sont possibles. Ainsi apparaît
une notion tout à fait nouvelle, celle de possible a priori, notion entiè-
rement différente de celle que l’on formera après l’expérience, puisque
celle-ci nous enseigne, au contraire, que le rebond obéit à des lois im-
muables et que, par conséquent, dans l’expérience réelle et, si l’on
tient compte très exactement des conditions initiales, un seul rebond
est possible. [. . . ]

Tandis que l’expérience semble nous enseigner qu’il n’existe qu’un
seul possible expérimental, toutes les autres hypothèses étant contraires
aux lois de la nature, l’imagination nous montre qu’il existe une mul-
tiplicité de possibles a priori. Or une pareille conclusion est rigoureu-
sement contraire à ce que l’on a l’habitude d’admettre. Car on admet
que la raison, c’est-à-dire la faculté de l’a priori, se traduit par des pro-
positions nécessaires, tandis que l’expérimental est essentiellement
contingent. Et il apparaît ici que c’est l’a priori qui est contingent et
l’expérimental qui est nécessaire.

(Jean-René Vernes, Critique de la raison aléatoire, p. 39-40)

5
[. . . ] nous avons besoin d’une explication, quand les lois de la nature
apparaissent contraires aux lois de la pensée. C’est alors qu’entre

2



en jeu le principe de raison suffisante. L’explication est donnée, lors-
qu’on a montré que, contrairement à l’impression première, les lois
de la nature sont conformes aux lois de la pensée.

(J.-R. Vernes, Critique de la raison aléatoire, p. 59)

6
Le sens de la physique est de nous faire faire des « découvertes philo-
sophiques négatives » en montrant que certaines affirmations qui pré-
tendent à une validité philosophique n’en ont pas en vérité [. . . ]. La
physique détruit certains préjugés de la pensée philosophique et de
la pensée non-philosophique sans pour autant être une philosophie.
Elle se borne à inventer des biais, pour pallier la carence des concepts
traditionnels, mais elle ne pose pas de concepts de droit.

(Maurice Merleau-Ponty, La Nature, Paris, Seuil, 1995, p. 138)

7
[. . . ] ce que nous appelons ici savoir c’est connaître par le moyen de
la démonstration. Par démonstration j’entends le syllogisme scienti-
fique, et j’appelle scientifique un syllogisme dont la possession même
constitue pour nous la science. – Si donc la connaissance scientifique
consiste bien en ce que nous avons posé, il est nécessaire aussi que la
science démonstrative parte de prémisses qui soient vraies, premières,
immédiates, plus connues que la conclusion, antérieures à elle, et dont
elles sont les causes. C’est à ces conditions, en effet, que les principes
de ce qui est démontré seront aussi appropriés à la conclusion.

(Aristote, Seconds Analytiques I, 2, 71b 16)

8
Car la cause par laquelle une chose est, non pas ceci ou cela, mais
d’une façon absolue et substantiellement, aussi bien que la cause par
laquelle une chose est, non plus d’une façon absolue mais ceci ou
cela, en tant qu’elle possède quelque attribut essentiel ou accidentel,
c’est, dans les deux cas, le moyen terme.

(Seconds Analytiques II, 2, )

3



. . . ]

Que la recherche porte toujours sur le moyen, cela résulte manifes-
tement des cas où le moyen terme tombe sous les sens. Nous ne le
cherchons, en effet, que parce que nous ne le percevons pas [. . . ].
Mais si nous étions sur la Lune, nous ne rechercherions ni si l’éclipse
a lieu, ni pourquoi elle a lieu, mais le fait et le pourquoi seraient en
même temps évidents.

(Seconds Analytiques II, 2, 90a 10, 90a 26)

9
Tant qu’une théorie résiste à des tests systématiques et rigoureux et
qu’une autre ne la remplace pas avantageusement dans le cours de la
progression scientifique, nous pouvons dire que cette théorie a « fait
ses preuves » ou qu’elle est « corroborée ».

(Karl Popper, Logique de la découverte scientifique, Payot, 1973, p.
29)

10
Si nous désirons éviter l’erreur positiviste qui consiste à exclure, en
vertu de notre critère de démarcation, les systèmes théoriques de la
science naturelle, nous devons choisir un critère qui nous permette
d’admettre également dans le domaine de la science empirique des
énoncés qui ne peuvent pas être vérifiés.

Toutefois, j’admettrai certainement qu’un système n’est empirique ou
scientifique que s’il est susceptible d’être soumis à des tests expé-
rimentaux. Ces considérations suggèrent que c’est la falsifiabilité et
non la vérifiabilité d’un système, qu’il faut prendre comme critère de
démarcation.

(Popper, Logique de la découverte scientifique, p. 37)

11
Selon le point de vue conventionnaliste, les lois de la nature ne peuvent
être falsifiées par l’observation car elles sont elles-mêmes requises
pour déterminer ce qu’est une observation et, plus particulièrement,

4



ce qu’est une mesure scientifique. Ces lois que nous établissons consti-
tuent la base indispensable à la mise au point de nos horloges, et à la
correction de nos règles « fixes ». On ne dit d’une horloge qu’elle est
« exacte » et d’une règle à mesurer qu’elle est « fixe » que si les mou-
vements mesurés à l’aide de ces instruments satisfont aux axiomes de
la mécanique que nous avons décidé d’adopter.

(Popper, Logique de la découverte scientifique, p. 77)

12
Chaque fois que nous soumettons une théorie à des tests, qui la corro-
borent ou la falsifient, nous devons nous arrêter à un énoncé de base
que nous décidons d’accepter. Si nous n’arrivons pas à prendre de dé-
cision et n’acceptons pas l’un ou l’autre énoncé de base, le test n’aura
mené nulle part.

[. . . ]

Le théoricien pose certaines questions déterminées à l’expérimenta-
teur et ce dernier essaie, par ses expériences, d’obtenir une réponse
décisive à ces questions-là et non à d’autres [relativité des énoncés
d’observation aux questions posées]. [. . . ] Les cas où le théoricien a
réussi à prédire un effet observable, produit dans la suite expérimen-
talement, illustrent bien ceci. Le plus bel exemple en est peut-être la
prédiction faite par de Broglie du caractère ondulatoire de la matière,
prédiction qui fut pour la première fois confirmée expérimentalement
par Davisson et Germer. Mais les cas où des expériences ont eu une
influence frappante sur le progrès de la théorie en constituent peut-
être une illustration meilleure encore. Ce qui dans ces cas-ci pousse
le théoricien à rechercher une meilleure théorie est presque toujours la
falsification expérimentale d’une théorie jusqu’alors acceptée et cor-
roborée : c’est, de nouveau, le résultat de tests désignés par la théorie.
Des exemples fameux en sont l’expérience de Michelson et Morley
qui conduisit à la théorie de la relativité [. . . ].

(Popper, Logique de la découverte scientifique, p. 103 et p. 107-108)

13
La base empirique de la science objective ne comporte [. . . ] rien
d’« absolu ». La science ne repose pas sur une base rocheuse. La

5



structure audacieuse de ses théories s’édifie en quelque sorte sur un
marécage. Elle est comme une construction bâtie sur pilotis. Les pi-
lotis sont enfoncés dans le marécage mais pas jusqu’à la rencontre de
quelque base naturelle ou « donnée » et, lorsque nous cessons d’es-
sayer de les enfoncer davantage, ce n’est pas parce que nous avons
atteint un terrain ferme. Nous nous arrêtons, parce que nous sommes
convaincus qu’ils sont assez solides pour supporter l’édifice, du moins
provisoirement.

(Popper, Logique de la découverte scientifique, p. 111)

14
Par exemple, supposons que l’on teste une théorie astronomique en
observant la position d’une planète au moyen d’un télescope. La théo-
rie doit prédire l’orientation qu’il faut donner au télescope pour voir la
planète à un instant donné. Les prémisses d’où la prédiction est tirée
comprennent le réseau d’énoncés qui constitue la théorie à tester, les
conditions initiales que sont les positions précédentes de la planète et
du Soleil, des hypothèses auxiliaires comme celles qui indiquent les
corrections à effectuer pour tenir compte de la réfraction de la lumière
de la planète dans l’atmosphère terrestre, etc. [. . . ]Ainsi, il est impos-
sible de falsifier une théorie de façon probante, parce que l’on ne peut
éliminer la possibilité que l’échec de la prédiction provienne de n’im-
porte quelle partie de la situation complexe soumise à test, autre que
la théorie elle-même.

(Alan Chalmers, Qu’est-ce que la science, p. 112-113)

15
Si une théorie physique est une explication, elle n’a pas atteint son
but tant qu’elle n’a pas écarté toute apparence sensible pour saisir la
réalité physique. Par exemple, les recherches de Newton sur la disper-
sion de la lumière nous ont appris à décomposer la sensation que nous
fait éprouver un éclairement tel que celui qui émane du soleil ; elles
nous ont enseigné que cet éclairement est complexe, qu’il se résout en
un certain nombre d’éclairements plus simples, plus doués, chacun,
d’une couleur déterminée et invariable ; mais ces éclairements simples
ou monochromatiques sont les représentations abstraites et générales
de certaines sensations ; ce sont des apparences sensibles ; nous avons

6



dissocié une apparence compliquée en d’autres apparences plus simples ;
mais nous n’avons pas atteint des réalités, nous n’avons pas donné une
explication des effets colorés, nous n’avons pas construit une théorie
optique.

[. . . ] Ce point accordé, hors duquel la recherche d’une explication
physique ne se concevrait pas, il n’est pas possible de reconnaître
qu’on a atteint une semblable explication, tant qu’on n’a pas répondu
à cette autre question : Quelle est la nature des éléments qui consti-
tuent la réalité matérielle ?

[. . . ] La solution de ces questions est transcendante aux méthodes
d’observation dont use la Physique ; elle est objet de Métaphysique.

Donc, si les théories physiques ont pour objet d’expliquer les lois ex-
périmentales, la Physique théorique n’est pas une science autonome,
elle est subordonnée à la Métaphysique.

(Pierre Duhem La Théorie physique, son objet, sa structure (1906 -
Vrin, 2007), p. 27 et p. 30-31)

16
Cela veut-il dire que l’œuvre de Fresnel a été vaine? Non, car le but
de Fresnel n’était pas de savoir s’il y a réellement un éther, s’il est ou
non formé d’atomes, si ces atomes se meuvent réellement dans tel ou
tel sens ; c’était de prévoir les phénomènes optiques.

Or, cela, la théorie de Fresnel le permet toujours, aujourd’hui aussi
bien qu’avant Maxwell. Les équations différentielles sont toujours
vraies [. . . ].

Nos équations deviennent de plus en plus compliquées, c’est vrai, afin
de serrer de plus près la complication de la nature ; mais rien n’est
changé aux relations qui permettent de déduire ces équations les unes
des autres. En un mot, la forme de ces équations a résisté.

(H. Poincaré, La science et l’hypothèse, pp. 201-202 et 222)

17
Si nous comprenons le sens de la proposition « L’anneau est sur le
livre », et si nous en ré-agençons les membres pour former la phrase
« Le livre est sur l’anneau », nous comprenons immédiatement le sens

7



de la seconde proposition, sans explication. Nous n’avons pas besoin
d’attendre qu’un sens lui soit attribué : le sens est déterminé par la
phrase elle-même. [. . . ]

Récapitulons : la signification d’un simple symbole (un nom) doit
être expliqué séparément ; le sens d’une expression (proposition) s’ex-
plique par lui-même, du moment que le vocabulaire et la grammaire
du langage sont connus.

(I, 5, p. 45)

18
Schlick en conclut que « l’ordre est la caractéristique essentielle de l’expression »
(I, 5, p. 44).

Il est de la plus grande importance de bien voir que, lorsque nous
affirmons que tous les faits doivent avoir une structure, nous ne pré-
supposons absolument rien à leur sujet : nous disons seulement que
les faits sont des faits [. . . ]. N’est-il pas possible que le monde (ou
l’une de ses parties) soit entièrement dépourvu d’ordre? Je réponds
que cette question résulte d’un malentendu. L’ordre dont je parle est
de nature tellement générale que parler de quelque chose qui ne le
possède pas serait dénué de sens.

(I 5, pp. 45-46)

19
Schlick prend l’exemple de la description d’une feuille verte faite à quelqu’un qui
n’est pas là pour la voir :

On décrira la taille de la feuille en donnant ses différentes mesures,
disons en centimètres ; on communiquera sa forme en mentionnant sa
ressemblance avec celle d’un objet connu (« en forme de cœur », et.),
ou en traçant le dessin de son contour que l’on pourrait remplacer,
en théorie, par une équation mathématique décrivant la courbe de son
contour. Pareillement, [. . . ] je pourrais finalement vous envoyer un
morceau de papier avec une tache verte sous laquelle j’aurais écrit :
« Cette couleur est exactement la même que celle de la feuille qui est
sur mon bureau. » [. . . ]

8



Toutes mes réponses, toutes mes descriptions de la feuille, sont des
propositions au moyen desquelles je peux vous communiquer l’in-
tégralité de la connaissance que j’en ai. Cette connaissance est celle
d’un ensemble déterminé de faits, et, si nos arguments précédents sont
vrais, mes propositions expriment ces faits en vous communiquant
leur structure logique, et rien d’autre que leur structure logique.

(I, 6, p. 48)

La thèse de Schlick est au fond la suivante : toute connaissance consiste à
mettre en rapport quelque chose avec d’autres choses déjà connues, et la proposi-
tion qui exprime cette connaissance ne fait que refléter ces mises en rapport par sa
propre structure logique.

20
Une des premières conclusions tirées par Schlick est qu’une description comme
celle d’une feuille est entièrement formelle, et ne donne aucune information quant
à la matière des faits.

Ainsi, chaque qualité (par exemple, les qualités sensibles que sont
le son, l’odeur, la chaleur, etc., aussi bien que la couleur) est liée à
toutes les autres par des relations internes qui déterminent sa place
dans le système des qualités. C’est là tout ce que je veux dire quand
je prétends que la qualité a une certaines structure logique définie.

(I, 7, p. 50-51)

21
La conclusion de Schlick est alors très simple : une expression, même une ex-
pression de qualité comme « vert », n’exprime jamais rien d’autre qu’une certaine
structure logique (la structure dun fait dans le cas d’une proposition, la structure
d’une qualité dans le cas de « vert »).

À proprement parler, aucune de nos phrases portant que la feuille
verte n’exprime la structure interne du vert ; néanmoins, elles la ré-
vèlent d’une certaine | manière ou – pour utiliser une expression de
Wittgenstein – elles la montrent ouvertement. La structure du « vert »
se donne à voir dans les multiples possibilités d’emploi du mot « vert » :
elle est révélée par sa grammaire. Un langage n’exprime certes pas sa
propre grammaire, mais celle-ci se montre dans l’usage du langage.

(I, 7, p. 51-52)

9



22
La possibilité de communiquer le contenu d’une expérience est absurde. Mais cela
n’interdit en rien la communication entre les individus, car la communication sert
toujours à indiquer une certaine structure.

Tout ce qu’il nous est possible de dire et, qui plus est, tout ce qu’il
nous est possible de vouloir dire, nous le disons toujours sans faire
mention du contenu. Le contenu ne peut être mentionné, il est inex-
primable. (I, 8, p. 58)

Comme le dit plus tard Schlick (I, 12, p. 69), « le système des couleurs est
plus compliqué chez une personne normale que chez un daltonien : les relations
internes sont moins simples. C’est là une différence de structure. »

À propos de « Une surface ne peut être rouge et verte en même temps et au
même endroit » :

Ce n’est rien d’autre qu’une tautologie qui révèle la façon (ou la
forme) selon laquelle les termes « rouge » et « vert » sont employés.
L’incompatibilité entre ces deux termes n’est pas due à quelque mys-
térieux antagonisme entre deux essences réelles, entre deux sortes de
contenus, mais à la structure interne des deux concepts « rouge » et
« vert ».

(III, 4, p. 148)

23
La notion de connaissance intuitive (inexprimable) est absurde ; l’erreur fonda-
mentale de la métaphysique est d’avoir confondu un « contact direct » avec une
« connaissance intuitive ».

La caractéristique la plus essentielle de la connaissance, nous l’avons
vu, c’est qu’elle nécessite deux termes : l’un est ce qui est connu ;
l’autre est ce en tant que quoi il est connu. Mais, dans l’intuition,
nous n’avons qu’un seul terme : lorsque nous nous perdons dans l’ex-
périence vécue du ciel bleu, il y a le « bleu » et rien d’autre.

(II, 5, p. 99-100)

10



24
La « connaissance » logico-mathématique n’est pas une véritable connaissance
(expression), mais l’ensemble des moyens pour transformer l’une en l’autre deux
expressions équivalentes. Par exemple, ‘7 + 5 = 12’ n’est rien d’autre qu’une

règle qui nous permet de transformer une proposition où figurent les
signes ‘5 + 7’ en une proposition équivalente où figure le signe ‘12’.
C’est une règle pour l’usage des signes et, par conséquent, elle ne
dépend d’aucune expérience [. . . ] les principes logiques non plus ne
sont pas des propositions ; ils n’expriment aucune connaissance mais
sont des règles pour transformer les propositions les unes dans les
autres.

(III, 1, p. 134 and p. 135)

25
« L’a priori est strictement formel » :

Dans sa philosophie, Kant parle de l’espace, du temps et des catégo-
ries comme de « formes pures », mais il en fait usage comme si elles
étaient un étrange mélange de forme et de contenu. Un pareil mélange
n’existe pas, bien sûr, et dès que l’on réalise que seul le logique mérite
d’être appelé forme pure, on se débarrasse aisément de la confusion
qui semble donner un peu de plausibilité aux explications de Kant sur
la prétendue possibilité des jugements synthétiques a priori.

(III, 4, p. 145)

26
Putnam imagine le scénario hypothétique suivant : nous sommes tous des cer-
veaux dans une cuve. Les terminaisons cérébrales de chacun de nous ont été re-
liées à un super-ordinateur qui procure à chaque personne-cerveau l’illusion par
exemple de voir le cerveau, alors qu’il ne s’agit que du résultat d’impulsions ner-
veuses. L’ordinateur est si puissant que si une personne a la volonté de lever le
bras, l’ordinateur lui fait sentir qu’elle lève le bras, etc. Sous cette hypothèse,
pourrions-nous dire ou penser que nous sommes des cerveaux dans une cuve?
Putnam répond par la négative : ce serait auto-réfutant. En effet, si un monde était
uniquement composé de personnes dans une cuve, ces personnes ne pourraient

11



réellement dire ou penser qu’elles sont des cerveaux dans une cuve, car elles ne
pourraient pas faire référence à ce à quoi nous pouvons faire référence.

En particulier, « cuve », en français-cuvien, ne désigne pas des cuves, mais
certains stimuli nerveux, des simili-cuves, qui n’ont rien à voir avec de vraies
cuves.

Il s’ensuit que si ce « monde possible » est le monde réel et si nous
sommes vraiment des cerveaux dans une cuve, alors ce que nous
disons lorsque nous disons « nous sommes des cerveaux dans une
cuve », c’est que nous sommes des cerveaux dans un cuve dans l’image,
ou quelque chose de ce genre (si tant est que nous disions quelque
chose !). Mais une partie de l’hypothèse que nous sommes des cer-
veaux dans une cuve dans l’image [. . . ]. Donc, si nous sommes des
cerveaux dans une cuve, alors la phrase « nous sommes des cerveaux
dans une cuve » dit quelque chose de faux (si elle dit quelque chose).

(Hilary Putnam, Raison, vérité et histoire (1981), p. 25)

27
Selon celui-ci [le réalisme métaphysique], le monde est constitué d’un
ensemble fixe d’objets indépendants de l’esprit. Il n’existe qu’une
seule description vraie de « comment est le monde ». La vérité est
une sorte de relation de correspondance entre des mots ou des sym-
boles de pensée et des choses ou des ensembles de choses extérieurs.
J’appellerai ce point de vue externalisme, parce qu’il adopte de pré-
férence une perspective qui est celle du point de vue de Dieu.

Le point de vue que je vais défendre n’a pas d’appellation bien dé-
finie. C’est un nouveau venu dans l’histoire de la philosophie, et au-
jourd’hui encore on le confond avec d’autres points de vue assez dif-
férents. Je l’appellerai internalisme, parce que ce qui en est caracté-
ristique, c’est de soutenir que la question « De quels objets le monde
est-il fait » n’a de sense que dans une théorie ou une description. [. . .
] La « vérité » est pour l’internalisme une sorte d’acceptabilité ration-
nelle (idéalisée) – une sorte de cohérence idéale de nos croyances
entre elles et avec nos expériences telles qu’elles sont représentées
dans notre système de croyances – et non une correspondance avec
des « états de choses » indépendants de l’esprit ou du discours. Il n’y
a pas de point de vue de Dieu qui soit connaissable ou utilement ima-
ginable ; il n’y a que différents points de vue de différentes personnes,

12



qui reflètent les intérêts et les objectifs de leurs descriptions et leurs
théories.

Les philosophes internalistes rejettent l’hypothèse des « cerveaux dans
une cuve ». [. . . ] Car, du point de vue de qui raconte-t-on cette his-
toire? Sûrement pas du point de vue d’une des créatures pensantes de
ce monde [en raison du caractère auto-réfutant de cette hypothèse].
Ni du point de vue d’un observateur d’un autre monde qui interagi-
rait avec le monde des cerveaux dans une cuve [car il serait alors une
partie de ce monde, et donc par hypothèse un cerveau dans une cuve].
[. . . ] Donc l’hypothèse qu’il peut exister un monde où tous les êtres
pensants sont des cerveaux dans une cuve présuppose dès le départ un
point de vue de Dieu pour la vérité ou, plus précisément, un non-point
de vue, une vérité totalement indépendante des observateurs.

(H. Putnam, Raison, vérité et histoire, pp. 61-62)

28
Putnam demande : « Comment les signes du penseur (ou ceux de son esprit-
cerveau) établissent-ils une relation de correspondance unique avec des objets ou
des ensembles d’objets extérieurs ? » La réponse externaliste consiste à mettre en
avant des relations causales entre signes et objets extérieurs.

Mais ça ne marche pas. Par exemple, la cause principale de mes
croyances sur les électrons est vraisemblablement un ensemble de
livres. Mais, lorsque je produis des occurrences du mot « électron »,
elles ne font pas référence à des livres [. . . ]. L’externaliste répondra à
présent que le mot « électron » n’est pas relié aux livres par une chaîne
causale du type approprié. (Mais comment pouvons-nous avoir des
intentions qui déterminent quelles chaînes causales sont « du type ap-
proprié » si nous ne sommes pas déjà capables de faire référence?)

Pour un internaliste comme moi, la situation est tout à fait différente.
Selon le point de vue internaliste, les signes ne correspondent pas
intrinsèquement à des objets. Mais un signe qui est effectivement em-
ployé d’une certaine manière par un groupe donné d’utilisateurs peut
correspondre à des objets particuliers dans le cadre conceptuel de ces
utilisateurs. Les « objets » n’existent pas indépendamment des cadres
conceptuels.

(H. Putnam, Raison, vérité et histoire, pp. 63-64)

13



29
La solution métaphysique réaliste de ce pseudo-problème, car je pense
que c’est un pseudo-problème, est de dire que le mot recouvre auto-
matiquement non seulement les objets que j’ai attrapés [au moyen du
filet qu’est censé être l’emploi de tel ou tel mot comme « cheval » ]
mais aussi les objets du même type – du même type en soi. Mais alors,
le monde contient après tout des objets auto-identifiants, puisque c’est
le monde, et non les penseurs, qui trie les choses en espèces. [. . . ]

Si, comme je le prétends, les « objets » sont autant construits que dé-
couverts, s’ils sont autant le fruit de notre invention conceptuelle que
le produit de la composante objective de l’expérience qui est indépen-
dante de notre volonté, alors il est certain que les objets doivent se re-
trouver automatiquement sous certaines étiquettes, parce que ces éti-
quettes sont les outils que nous avons utilisés au départ pour construire
une version du monde contenant ces objets. Mais ce type d’objet auto-
identifiant n’est pas indépendant de l’esprit ; or l’externaliste voudrait
que le monde consiste en objets qui soient à la fois indépendants de
l’esprit et auto-identifiants. C’est cela qu’on ne peut pas avoir.

(H. Putnam, Raison, vérité et histoire, pp. 65-66)

30
Ce qui fait d’une vérité une vérité conceptuelle, au sens où j’emploie
ce terme, est le fait qu’il soit impossible de donner un sens (pertinent)
à l’assertion de sa négation. Cette manière de comprendre la notion de
vérité conceptuelle colle bien avec la reconnaissance du fait que vérité
conceptuelle et description empirique s’entre-pénètrent ; car, lorsque
nous disons que l’assertion de la négation d’un certain énoncé n’a pas
de sens, nous parlons toujours au sein du corps de croyances et de
concepts, et de connexions conceptuelles que nous acceptons, et il est
parfois advenu qu’une révolution scientifique renverse suffisamment
de ces croyances d’arrière-plan [background beliefs] pour que nous
en venions à voir en quoi quelque chose qui antérieurement n’avait
pas de sens pouvait être vrai.

(H. Putnam, Ethics without Ontology, 2004, p. 61)

14



31
Les critères que nous avons pour la distance définissent la notion col-
lectivement, et non individuellement, et la connexion entre l’un quel-
conque des critères et le reste du faisceau peut être vue comme com-
plètement synthétique. Par exemple, il n’entre aucune contradiction
dans la supposition que la lumière se déplace parfois le long de lignes
courbes.

[. . . ]

C’est en raison du caractère de faisceau [cluster character] des concepts
géométriques que les méthodes habituellement suggérées par les opé-
rationnalistes pour démontrer la fausseté de la géométrie euclidienne
par des tests isolés n’auraient pas réussi avant le développement de la
géométrie non-euclidienne.

(H. Putnam, « It Ain’t Necessarily So », p. 665)

32
Le conventionnaliste échoue justement en raison d’un aperçu de Quine.
Il s’agit de l’aperçu d’après lequel la signification au sens de la ré-
férence dépend de la théorie et l’entreprise consistant à essayer de
déterminer un ensemble fini d’énoncés comportant un terme qui sont
vrais en vertu de sa signification, sans même parler d’un ensemble
d’énoncés épuisant sa signification, est une entreprise vaine. Si Quine
a raison, et je crois que c’est le cas, alors il n’y a pas de raison, étant
donné le problème devant lequel Reichenbach nous met si brillam-
ment, d’opter pour la solution conventionnaliste. Reichenbach montre
de façon convaincante que la référence n’est pas, pour ainsi dire, un
acte divin. Nous ne pouvons pas supposer que le terme « distance »
réfère intrinsèquement à une grandeur physique plutôt qu’à une autre.
Mais sa référence peut ne pas être fixée par une convention. Elle peut
très bien être fixée par la cohérence.

(H. Putnam, « The Refutation of Conventionalism »1, p. 33)
1Noûs 8/1, 1974, pp. 25-40.

15



33
La métrique n’est pas explicitement spécifiée au moyen d’une défini-
tion coordinatrice, c’est-à-dire à la faveur d’une stipulation ponctuelle
et conventionnelle. Elle est implicitement spécifiée par le système tout
entier des lois physiques et géométriques. Le caractère holiste de la
signification ne plaide donc pas en faveur de l’indétermination de la
référence, mais au contraire en faveur de sa détermination.

(Jean-Philippe Narboux, « Vérité conceptuelle, nécessité et négation »,
Klēsis 47, 2020, p. 84)

34
L’idée que les paradigmes ont leur mot à dire dans la détermination
de la référence et de la signification a pour conséquence immédiate
que la référence et la signification de nos termes ne sont pas vouées à
changer à chaque fois que notre conception de la nature de ce qu’ils
désignent est amenée à changer. Aucune description des paradigmes
d’un concept d’espèce naturelle (comme le concept de chat) ou de
grandeur physique (comme le concept de distance), fût-elle une des-
cription essentielle (i.e. une définition exprimant une propriété néces-
saire des instances du concept), ne constitue un synonyme du terme
désignant le concept, aucune ne fait plus que fixer la référence de
ce terme. Mais aucune ne fait moins non plus. Non seulement les
descriptions superficielles connues pour être largement fausses (les
« stéréotypes ») contribuent malgré tout à fixer la référence du terme
conceptuel, mais encore les critères de récognition employés par les
experts eux-mêmes et jusqu’aux propriétés reconnues pour essen-
tielles, auront fixé la référence du concept même s’il doit s’avérer
dans un futur proche ou lointain qu’elles étaient vouées à s’avérer lar-
gement ou totalement fausses, quitte à ce que certaines instances du
concept aient à être « déboutées » du statut de paradigme. L’intention
sous-jacente à l’usage du terme « chat » (ou « distance ») aura toujours
été de référer à quoi que ce fût qui eût la structure profonde des para-
digmes du concept de chat (respectivement, du concept de distance).
C’est pourquoi la signification du terme « chat » (ou « distance ») n’est
pas vouée à changer, et nous ne sommes pas voués à parler d’autre
chose, dans le cas de figure épistémique où les chats s’avéreraient ne
pas être des animaux, mais des automates (respectivement, où la dis-
tance s’avérerait ne pas être la longueur d’une portion de ligne droite

16



au sens euclidien).

Ainsi, la conception externaliste de la signification dément le présup-
posé selon lequel la signification d’un terme serait donnée par une dé-
finition ayant valeur de synonyme, que cette définition soit ostensive
(i.e. par le moyen de paradigmes) ou théorique (i.e. par le moyen de
propriétés nécessaires). Elle dément jusqu’au présupposé selon lequel
la référence d’un terme serait entièrement fixée au moyen d’une défi-
nition (à défaut que celle-ci constitue un synonyme). Elle est a fortiori
incompatible avec la thèse des Positivistes Logiques selon laquelle la
signification d’un terme de grandeur physique (comme « distance »)
est donnée par une définition opérationnelle contemporaine de l’usage
de ce terme et synonyme de celui-ci.

(J.-P. Narboux, « Vérité conceptuelle, nécessité et négation », p. 95-
96)

35
En acceptant la Théorie Générale de la Relativité comme une « ex-
tension naturelle » de la physique, les physiciens traitaient des asser-
tions comme celles de « Jones » [à savoir : « Il y a un triangle dont
les deux angles de base sont des angles droits » ; ou encore : « L’es-
pace est fini mais non-borné » ] comme des manières intelligibles de
« continuer »– à vrai dire, comme les manières de continuer qui sont
correctes et justifiées au vu de la totalité des données et de la théorie
de l’époque.

[. . . ]

Les maîtres d’une science « acceptèrent un changement révolution-
naire comme une extension naturelle de cette science », dans la ter-
minologie de Cavell, mais pas sur la base de quoi que ce soit qu’il
semble justifié d’appeler une règle, ou même une régularité.

(Putnam, « Rules, Attunement, and “Applying Words to the World” :
the Struggle to Understand Wittgenstein’s Vision of Language »2, pp.
16-18)

2In Ch. Mouffe & L. Nagl (éds), The Legacy of Wittgenstein : Pragmatism of Deconstruction,
Peter Lang, 2001, pp. 9-23.

17



36
L’esprit scientifique se comprend dans ses productions, il forme avec
aisance le langage de ses productions. La facticité s’institue ainsi
dans un monde homogène d’expériences et de pensées. Cette facti-
cité va de pair avec l’essentielle instrumentalité de la pensée scien-
tifique contemporaine. Les phénomènes scientifiques de la science
contemporaine ne commencent vraiment qu’au moment où l’on met
en marche les appareils. Le phénomène est donc ici un phénomène
d’appareil. On fait alors l’économie d’un débat philosophique sur le
principe d’identité opératoire. On ne pose pas même la question chère
aux philosophes : Mon appareil est-il le même aujourd’hui qu’hier ?
En ce qui concerne les appareils, le principe d’identité est implicite.
[. . . ] Le principe d’identité des appareils est le véritable principe
d’identité de toute science expérimentale. Naturellement les philo-
sophes feront des objections à ce « cogito d’appareil ». Ils estimeront
que nous avons vite fait de nous désintéresser des difficultés du sujet
situé derrière l’appareil. Mais l’œil derrière le microscope a accepté
totalement l’instrumentalisation, il est lui-même devenu un appareil
derrière un appareil.

[. . . ]

Les corpuscules les plus typiques : électron, proton, positon, neutron
apparaissent tous dans une technique des phénomènes électriques.
Les neutrons eux-mêmes, qui n’ont pas de charge électrique, qui sont
insensibles au champ électro-magnétique, sont des produits indirects
de techniques électriques. Sans doute électrons et hélions sortent na-
turellement des corps radio-actifs, mais ils sont, étudiés dans des tech-
niques électriques. Ces techniques électriques ne sont pas « naturelles ».
Elles n’appartiennent pas naturellement à l’esprit mécaniste, à l’homo
faber. Il faut, pour les coordonner, accéder, à un électrisme qui double
le mécanisme, comme nous avons essayé de le montrer dans un livre
précédent [Le Rationalisme appliqué, chap. VIII].

Ainsi, de tous les corpuscules de la physique moderne, on ne peut
faire qu’une étude phénoménotechnique. Le philosophe devra donc
noter ici la grande différence entre la phénoménologie naturaliste et
la phénoménotechnique à laquelle travaillent les physiciens contem-
porains. Dans la phénoménotechnique, aucun phénomène n’apparaît
naturellement, aucun phénomène n’est de premier aspect, aucun n’est
donné. Il faut le constituer et en lire les caractères indirectement, avec
une conscience toujours éveillée de l’interprétation instrumentale et

18



théorique, sans que jamais l’esprit ne se divise en pensée expérimen-
tale pure et théorie pure.

(Gaston Bachelard, L’activité rationaliste de la physique contempo-
raine, PUF, 1965, p. 5 et p. 91-92)

37
Voilà la première leçon : pour apprendre à voir à travers un micro-
scope, il ne suffit pas de regarder, il faut faire. [. . . ] nous n’acquérons
la vision tridimensionnelle qu’après avoir appris ce qu’est se mouvoir
dans le monde et y intervenir.

(Ian Hacking, « Est-ce qu’on voit à travers un microscope? », Philo-
sophie des sciences II, p. 245)

38
Il n’est pas nécessaire de voir par les moyens de la physique « nor-
male » de la vision pour percevoir des structures dans le matériau
vivant [. . . ]. Pour étudier la structure d’un échantillon, on pourrait
utiliser n’importe quelle propriété de la lumière qui entre en interac-
tion avec lui. En fait, on pourrait utiliser n’importe quelle propriété
de n’importe quel type d’onde.

(Ian Hacking, « Est-ce qu’on voit à travers un microscope? », p. 257-
258)

39
Nous pensons trois systèmes différents de choses ; nous nommons les
choses du premier système des points ; nous les désignons par des ma-
juscules A,B,C, . . . ; nous nommes droites les choses du deuxième
système et nous les désignons par des minuscules a, b, c, . . . ; nous
appelons plans les choses du troisième système et nous les désignons
par des caractères grexs α, β, γ, . . . [. . . ] Entre les points, les droites
et les plans, nous imaginons certaines relations que nous exprimons
par des expressions telles que « être sur » [appartenir à], « entre »,
« congruent » ; la description exacte et appropriée au but des mathé-
matiques de ces relations est donnée par les axiomes de la géométrie.

(David Hilbert, Fondements de la géométrie, 1899)

19



40
Axiomes des Fondements de la géométrie de Hilbert :

• Axiomes d’appartenance

1. Il existe une droite liée à deux points donnés A et B à laquelle appar-
tiennent ces deux points.

2. Il n’existe pas plus d’une droite à laquelle appartiennent deux points
A et B.

3. À une droite appartiennent au moins deux points ; il existe au moins
trois points non alignés.

4. Il eixste un plan α lié à trois points non alignés A,B,C auquel appar-
tiennent ces trois points A,B,C/ À tout plan appartient au moins un
point.

5. Il n’existe pas plus d’un plan auquel appartiennent trois points non
alignés A,B,C.

6. SI deux points A,B d’une droite a appartiennent à un plan α tous les
points de la droite appartiennent à ce plan α.

7. Si deux plans α et β ont un point A commun, ils en ont encore au
moins un autre B.

8. Il existe au moins quatre points non coplanaires.

• Axiomes d’ordre

1. Si un point B est entre un point A et un point C, les points A,B,C
appartiennent à une droite et B est aussi entre C et A.

2. Deux points A et C étant donnés, il existe au ùoins un point B appar-
tenant à la droite AC et tel que C soit entre A et B.

3. De trois points d’une droite, il n’y en a pas plus d’un qui est entre les
deux autres.

4. . . .

• Axiomes de congruence. Le système de deux points A et B considérés sur
une droite a est appelé un segment, et désigné par AB ou BA. Les axiomes
de congruence définissent la relation de congruence entre segments, et par
là la notion de déplacement.

20



1. Si A et B sont deux points d’une droite a et A′ un point de cette droite
ou d’une autre droite a′, d’un côté donné de A′, on peut trouver un
point B′ tel que le segment soit congruent au segment A′B′ ; nous
écrivons cette relation AB ≡ A′B′.

2. Si A′B′ ≡ AB et que A′′B′′ ≡ AB, alors A′B′ ≡ A′′B′′.

3. . . .

• Axiomes de parallélisme

1. (Euclide) Soient une droite a et un point A extérieur à a ; dans le plan
déterminé par a et A, il existe au plus une droite qui passe par A et qui
ne coupe par a.

• Axiomes de continuité

1. (Archimède) Si AB et CD sont deux segments quelconques, il existe
un nombre entier n tel que le report du segment CD répété n fois à
partir de A sur la demi-droite déterminée par B conduit à un point
situé au-delà de B.

2. Axiome « d’intégrité linéaire » : L’ensemble des points d’une droite,
soumis aux relations d’ordre et de congruence, n’est susceptible d’au-
cune extension dans laquelle sont valables les relations précédentes et
les propriétés fondamentales d’ordre linéaire et de congruence déduite
des précédents axiomes.

41
L’empirisme contemporain [c’est-à-dire de l’empirisme logique, no-
tamment incarné, à l’époque, par Rudolf Carnap] a été largement
conditionné par deux dogmes. L’un consiste à croire en un clivage
fondamental entre les vérités analytiques, ou fondées sur les signifi-
cations indépendamment des questions de fait, et les vérités synthé-
tiques, fondées sur les faits. L’autre est le réductionnisme : il consiste
à croire que chaque énoncé doué de signification équivaut à une construc-
tion logique à partir de termes qui renvoient à l’expérience immédiate.

(Willard Van Orman Quine, D’un point de vue logique, p. 49)

21



42
[. . . ] la science totale est comparable à un champ de forces, dont
les conditions limites seraient l’expérience. Si un conflit avec l’expé-
rience intervient à la périphérie, des réajustements s’opèrent à l’in-
térieur du champ. Il faut alors redistribuer les valeurs de vérité entre
certains de nos énoncés. La réévaluation de certains énoncés entraîne
la réévaluation de certains autres, à cause de leurs liaisons logiques
– quant aux lois logiques elles-mêmes, elles ne sont à leur tour que
des énocnés de plus dans le système, des éléments plus éloignés dans
le champ. [. . . ] le champ total est tellement sous-déterminé par ses
conditions limites, à savoir l’expérience, qu’on a toute latitude pour
choisir les énoncés qu’on veut réévaluer, au cas où interviendrait une
seule expérience contraire. Aucune expérience particulière n’est, en
tant que telle, liée à un énoncé particulier situé à l’intérieur du champ,
si ce n’est indirectement, à travers des considérations d’équilibre concer-
nant le champ pris comme un tout.

Si cette conception est juste, il est alors fourvoyant de parler du contenu
empirique d’un énoncé individuel – en particulier, s’il s’agit d’un
énoncé un tant soit peu éloigné de la périphérie sensorielle du champ.
En outre, il devient aberrant de rechercher une frontière entre les
énoncés synthétiques qui reposent sur l’expérience de façon contin-
gente, et les énoncés analytiques qui valent en toutes circonstances.
On peut toujours maintenir la vérité de n’importe quel énoncé, quelles
que soient les circonstances. [. . . ] Réciproquement, et du même coup,
aucun énoncé n’est à tout jamais à l’abri de la révision.

(W. V. O. Quine, D’un point de vue logique, p. 76-77)

43
En ce qui me concerne, en tant que physicien profane, je crois aux
objets physiques et non pas aux dieux d’Homère ; et je considère que
c’est une erreur scientifique de croire autrement. Mais du point de
vue de leur statut épistémologique, les objets physiques et les dieux
ne diffèrent que par degré et non par nature. (W. V. O. Quine, D’un
point de vue logique, p. 79)

22



44
Peut-être pouvons-nous [. . . ] éviter la notion controversable d’analy-
ticité, au profit de cet attribut franc qu’est l’acceptation par tous les lo-
cuteurs. d’une communauté linguistique. [. . . ] une phrase d’observa-
tion est une phrase sur laquelle tous les locuteurs de la langue rendent
le même verdict quand on leur donne la même stimulation concomi-
tante. Pour formuler cela négativement, une phrase d’observation est
une phrase qui n’est pas sensible aux différences d’expérience passée,
à l’intérieur de la communauté linguistique.

(W. V. O. Quine, « L’épistémologie naturalisée », Relativité de l’on-
tologie et autres essais, Aubier, p. 100-101)

45
L’idéal de l’être suprême [. . . ] n’est rien d’autre qu’un principe ré-
gulateur de la raison, consistant à regarder toute corrélation dans le
monde comme si elle procédait d’une cause nécessaire intégralement
suffisante, pour trouver là de quoi fonder la règle d’une unité systé-
matique et nécessaire, suivant des lois universelles, dans l’explication
de cette corrélation : ainsi ne s’agit-il pas d’affirmer une existence qui
serait nécessaire en soi.

(Kant, Critique de la raison pure, A619/B647, p. 545-546 de la trad.
Renaut)

46
Une connaissance théorique est spéculative quand elle porte sur un
objet ou sur des concepts d’un objet que l’on ne peut atteindre dans
aucune expérience. Elle s’oppose à la connaissance de la nature, qui
ne porte pas sur d’autres objets ou d’autres prédicats de ces objets que
ceux qui peuvent être donnés dans une expérience possible.

Le principe qui consiste à conclure de ce qui arrive [. . . ], en tant
qu’effet, à une cause est un principe de la connaissance de la nature,
mais non pas de la connaissance spéculative.

(Kant, Critique de la raison pure, A635/B663, p. 555)

23



47
Si nous parcourons du regard nos connaissances d’entendement dans
toute leur étendue, nous trouvons que ce qui s’y trouve à la charge
propre de la raison et qu’elle cherche à mener à bien, c’est la dimen-
sion systématique de la connaissance, c’est-à-dire son articulation à
partir d’un principe. Cette unité de la raison présuppose toujours une
Idée, à savoir celle de la forme d’un tout de la connaissance précédant
la connaissance déterminée des parties et contenant les conditions re-
quises pour déterminer a priori à chaque partie sa place et son rapport
avec toutes les autres. Cette Idée postule donc une unité complète de
la connaissance de l’entendement, à la faveur de laquelle celle-ci ne
soit pas seulement un agrégat contingent, mais un système articulé
suivant des lois nécessaires.

(Kant, Critique de la raison pure, A645/B673, p. 561)

48
Ces philosophes [ceux qui soutiennent un déterminisme universel]
sont des victimes de l’idée d’espace. Ils attribuent à la réalité un type
d’existence qui n’est qu’une ontologie particulière de l’idée d’espace.
L’espace, pensent-ils, a une « existence » illimitée ; donc le réel, logé
dans l’espace, a la même détermination universelle que l’espace in-
fini. Si l’on rappelle le philosophe à l’expérience positive, si on de-
mande à un philosophe du déterminisme universel d’étudier le déter-
minisme d’un phénomène particulier, par exemple le déterminisme
d’un phénomène mécanique, par exemple le déterminisme d’un phé-
nomène électromagnétique, d’un phénomène chimique, il répond en
se référant à une intuition élémentaire de l’étendue infinie. N’importe
quoi mis n’importe où, n’importe quand porte partout l’effet de son
existence. (p. 211-212)

[. . . ]

Il y a un fait sur lequel on n’attire pas assez l’attention : c’est que
toutes les preuves de déterminisme vont d’un phénomène formé à
un autre phénomène formé. Loin de dissoudre la causalité des phéno-
mènes en une poussière de liaisons causales, on affirme les rapports de
cause à effet entre deux aspects très nettement distingués du proces-
sus d’évolution. Toute phénoménologie causale est obligatoirement
discontinue ; car on ne parle d’un effet qui suit une cause que pour

24



un effet qui diffère de la cause. Et cette différence est un changement
d’ordre d’existence des phénomènes, souvent un passage d’une phé-
noménologie d’un sens sensible à la phénoménologie d’un autre sens.
La chaleur (sensation thermique) dilate les corps (sensation visuelle).
C’est dans cette discontinuité phénoménologique que l’idée de cause
prend son caractère élémentaire et net. (p. 216)

En somme, tout déterminisme est partiel, particulier, régional. Il est
saisi à un point de vue spécial, dans un ordre de grandeur désigné,
dans des limites explicitement ou tacitement fixées. Inversement tout
ce que nous étudions avec un soin scientifique est déterminé, est af-
fecté d?un déterminisme déterminé. Même le principe d’indétermi-
nation de Heisenberg reçoit une juridiction déterminée ; il représente
un secteur spécial du déterminisme avec des expressions et des lois
algébriques rigoureuses. (p. 217)

(Gaston Bachelard, L’activité rationaliste de la physique contempo-
raine, 1965)

49
[. . . ] la détermination d’une cause réclame [comme préalable] un su-
jet qui s’instruit, qui veut s’instruire, un sujet en voie de rationalité.
[. . . ] Connaître une cause naturelle, c’est s’imaginer souverain d’un
univers. [. . . ] Comprendre un phénomène, c’est alors le soumettre à
une sorte de potentialité de mon moi causant, de mon moi déclen-
chant, de mon moi discutant (sûr de vaincre) avec tout autre sujet qui
se refuserait à comprendre la causalité du phénomène que maintenant
mon moi connaît. Qu’on le veuille ou non, une instance de convic-
tion personnelle est à envisager si l’on veut faire la psychologie in-
tégrale du sujet rationnel, du sujet rationalisant, dans son adhésion à
une cause. Une polémique est là, virtuelle, latente, sourde, qui est la
conscience rationnelle obtenue à travers de nombreuses erreurs. Toute
cause tenue pour réelle apparaît sur un fond de chimères. Ce sont ces
chimères que le sujet rationaliste dénoncera chez les autres pour prou-
ver sa prise de conscience de la cause réelle [ou encore de la « cause
centrale » ]. [. . . ] Toute centralisation, si métaphorique qu’elle soit,
ou si réaliste qu’on la croie, est une subjectivation virtuelle.

(Gaston Bachelard, L’activité rationaliste de la physique contempo-
raine, p. 218-219)

25



50
Pendant très longtemps, les mécanismes cinématiques ont reçu leur
mouvement de l’effort musculaire humain ou animal. A ce stade, il
était évidemment tautologique d’expliquer le mouvement du vivant
par assimilation au mouvement d’une machine dépendant, quant à ce
mouvement même, de l’effort musculaire du vivant. Par conséquent,
l’explication mécanique des fonctions de la vie suppose historique-
ment [. . . ] la construction d’automates [. . . ] tirant leur énergie, au
moment où elle est utilisée, d’une source autre que le muscle animal.

(Georges Canguilhem, « Machine et organique », p. 104-105)

51
La construction de la machine vivante implique [. . . ] une obligation
d’imiter un donné organique préalable. [. . . ] On peut donc dire qu’en
substituant le mécanisme à l’organisme, Descartes fait disparaître la
téléologie de la vie ; mais il ne la fait disparaître qu’apparemment,
parce qu’il la rassemble toute entière au point de départ. [. . . ] A la
vérité on ne peut pas, semble-t-il, opposer mécanisme et finalité, on
ne peut pas opposer mécanisme et anthropomorphisme, car si le fonc-
tionnement d’une machine s’explique par des relations de pure causa-
lité, la construction d’une machine ne se comprend ni sans la finalité,
ni sans l’homme.

(Georges Canguilhem, « Machine et organique », p. 113-114)

52
[. . . ] toutes les pièces des mécanismes montés pour la production
d’un effet d’abord seulement rêvé ou désiré, sont des produits immé-
diats ou dérivés d’une activité technique aussi authentiquement orga-
nique que celle de la fructification des arbres et, primitivement, aussi
peu consciente de ses règles et des lois qui en garantissent l’efficacité,
que peut l’être la vie végétale. L’antériorité logique de la connais-
sance de la physique sur la construction des machines, à un moment
donné, ne peut pas et ne doit pas faire oublier l’antériorité chrono-
logique et biologique absolue de la construction des machines sur la
connaissance de la physique.

(Georges Canguilhem, « Machine et organique », p. 121)

26



53
Les phénomènes extérieurs que nous apercevons dans cet être vi-
vant sont au fond très complexes, ils sont la résultante d’une foule
de propriétés intimes d’éléments organiques dont les manifestations
sont liées aux conditions physico-chimiques de milieux internes dans
lesquels ils sont plongés. Nous supprimons, dans nos explications, le
milieu interne, pour ne voir que le milieu extérieur qui est sous nos
yeux.

[. . . ]

Chez tous les êtres vivants le milieu intérieur, qui est un véritable
produit de l’organisme, conserve des rapports nécessaires d’échanges
et d’équilibres avec le milieu cosmique extérieur ; mais, à mesure que
l’organisme devient plus parfait, le milieu organique se spécialise et
s’isole en quelque sorte de plus en plus du milieu ambiant.

(Claude Bernard, Introduction à l’étude de la médecine expérimen-
tale, Garnier, 1966, p. 103-105)

54
Qui ne se réfère pas au concept de milieu intérieur ne peut pas com-
prendre les motifs de l’obstination de Cl. Bernard à préconiser et
à promouvoir une technique expérimentale qu’il ne crée pas sans
doute, mais qu’il renouvelle en lui donnant un fondement spécifique :
la technique des vivisections [. . . ]. Insistons sur ce point : c’est le
concept de milieu intérieur qui est donné comme fondement théorique
à la technique de l’expérimentation physiologique. Dès 1857, dans
la troisième Leçon sur les propriétés physiologiques des loquides de
l’organisme, Cl. Bernard affirme : « Le sang est fait pour les organes,
c’est vrai ; mais je ne saurais trop le répéter, il est fait aussi par les or-
ganes ». Or n’est-ce pas le concept de sécrétion interne, formé deux
ans auparavant, qui permet à Cl. Bernard cette révision radicale de
l’hématologie? Car la différence est considérable entre le rapport du
sang au poumon et le rapport du sang au foie. Dans le premier cas,
le sang est l’organe par lequel l’organisme est appliqué au monde
inorganique, alors que, dans le second, il est l’organe par lequel l’or-
ganisme est appliqué à lui-même, tourné vers lui-même, en rapport
avec lui-même. Nous n’hésitons pas à le dire : sans l’idée de sécré-
tion interne, pas d’idée du milieu intérieur, et sans l’idée du milieu

27



intérieur, pas d’autonomie de la physiologie comme science.

(Georges Canguilhem, « Théorie et technique de l’expérimentation
chez Claude Bernard », in Études d’histoire et de philosophie des
sciences concernant les vivants et la vie, Vrin, 1994, p. 147-148)

55
L’expérimentateur [. . . ] est celui qui, en vertu d’une interprétation
plus ou moins probable, mais anticipée des phénomènes observés,
institue l’expérience de manière que, dans l’ordre logique de ses pré-
visions, elle fournisse un résultat qui serve de contrôle à l’hypothèse
ou à l’idée préconçue. Pour cela, l’expérimentateur réfléchit, essaye,
tâtonne, compare et combine pour trouver les conditions expérimen-
tales les plus propres à atteindre le but qu’il se propose. Il faut néces-
sairement expérimenter avec une idée préconçue. L’esprit de l’expé-
rimentateur doit être actif, c’est-à-dire qu’il doit interroger la nature
et lui poser les questions dans tous les sens, suivant les diverses hy-
pothèses qui lui sont suggérées.

Il n’est pas possible d’instituer une expérience sans une idée précon-
çue ; instituer une expérience, avons-nous dit, c’est poser une ques-
tion ; on ne conçoit jamais une question sans l’idée qui sollicite la
réponse. Je considère donc, en principe absolu, que l’expérience doit
toujours être instituée en vue d’une idée préconçue, peu importe que
cette idée soit plus ou moins vague, plus ou moins bien définie.

(Claude Bernard, Introduction à l’étude de la médecine expérimen-
tale, p. 52-53)

56
Il fallait, pour résoudre la question, rechercher le sucre dans le sang
et le poursuivre dans les vaisseaux intestinaux qui l’avaient absorbé,
jusqu’à ce qu’on pût constater le lieu de sa disparition. Pour réaliser
mon expérience, je donnai à un chien une soupe au lait sucrée ; puis je
sacrifiai l’animal en digestion, et je trouvai que le sang des vaisseaux
sus-hépatiques, qui représente le sang total des organes intestinaux et
du foie, renfermait du sucre. Il était tout naturel et, comme on dit, lo-
gique, de penser que ce sucre trouvé dans les veines sus-hépatiques

28



était celui que j’avais donné à l’animal dans sa soupe. [. . . ] Cepen-
dant, je fis l’expérience comparative, parce que j’étais convaincu par
principe de sa nécessité absolue [. . . ]. Je pris donc par comparaison
avec le chien à la soupe sucrée un autre chien auquel je donnai de la
viande à manger, en ayant soin qu’il n’entrât d’ailleurs aucune ma-
tière sucrée ou amidonnée dans son alimentation, puis je sacrifiai cet
animal pendant la digestion, et j’examinai comparativement le sang
de ses veines sus-hépatiques. Mais mon étonnement fut grand quand
je constatai que ce sang contenait également du sucre chez l’animal
qui n’en avait pas mangé.

(Claude Bernard, Introduction à l’étude de la médecine expérimen-
tale, p. 254-255)

29


